Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

Kecak sebagai Seni Pertunjukan Monumental dan Representasi Identitas

Budaya Bali

I Nyoman Mariyana !, Gek Diah Desi Sentana?

1 Program Studi Seni Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Bali
2 Program Studi Sastra Bali, Fakultas Dharma Acarya, UHN I Gusti Bagus Sugriwa
nyomanmariyana@gmail.com geksentana@uhnsugriwa.ac.id

INFO ARTIKEL

ABSTRAK

Riwayat Artikel :
Diterima : 10 Desember 2025
Disetujui : 30 Desember 2025

Kata Kunci :

Kecak, seni
pertunjukan
monumental, identitas
budaya, Bali,

antropologi seni

Kecak merupakan salah satu seni pertunjukan Bali yang memiliki posisi
monumental dalam lanskap kebudayaan Indonesia. Berakar dari ritual sakral
Sanghyang, Kecak mengalami transformasi menjadi seni pertunjukan yang
bersifat komunal, estetis, dan komunikatif tanpa kehilangan makna simboliknya.
Artikel ini bertujuan untuk mengkaji Kecak sebagai seni pertunjukan
monumental sekaligus representasi identitas budaya Bali. Pendekatan kualitatif
digunakan melalui studi pustaka, observasi pertunjukan, wawancara,
dokumentasi dan analisis konseptual seni pertunjukan serta teori identitas
budaya. Hasil kajian menunjukkan bahwa monumentalitas Kecak terletak pada
dimensi Metode yang digunakan dalam penulisan ini mempergunakan jenis
penelitian deskriptif kualitatif. Kecak telah menjadi representasi (tanda) yang
paling kuat dari identitas budaya Bali dan melahirkan berbagai bentuk karya seni
seperti; Body Tjcak, “Kobagi”, “Kecak Elektrik”, “Kecak Perkusi”, Cak Air,
serta daya simbolik yang merepresentasikan nilai spiritual, sosial, dan
kosmologis masyarakat Bali. Kecak tidak hanya berfungsi sebagai tontonan
estetis, tetapi juga sebagai medium artikulasi identitas budaya Bali yang terus
dinegosiasikan di tengah dinamika pariwisata dan globalisasi. Dengan demikian,
Kecak dapat dipahami sebagai seni pertunjukan yang berperan penting dalam
pelestarian, representasi, dan penguatan identitas budaya Bali secara lokal
maupun global.

ARTICLE INFO

ABSTRACT

Article History :
Received : 10 December 2025
Accepted : 30 December 2025

Keywords:

Kecak, monumental
performing arts,
cultural identity, Bali,
anthropology of art

Kecak is a Balinese performing art that holds a monumental position in the
Indonesian cultural landscape. Rooted in the sacred Sanghyang ritual, Kecak
has undergone a transformation into a communal, aesthetic, and communicative
performing art without losing its symbolic meaning. This article aims to examine
Kecak as a monumental performing art as well as a representation of Balinese
cultural identity. A qualitative approach is used through literature studies,
performance observations, interviews, documentation and conceptual analysis
of performing arts and cultural identity theory. The results of the study indicate
that Kecak's monumentality lies in the dimension of the method used in this
writing using qualitative descriptive research. Kecak has become the strongest
representation (sign) of Balinese cultural identity and has given birth to various
forms of art such as; Body Tjcak, "Kobagi", "Elektrik Kecak", "Perkusi Kecak",
Cak Air, as well as symbolic power that represents the spiritual, social, and
cosmological values of Balinese society. Kecak not only functions as an aesthetic
spectacle, but also as a medium for the articulation of Balinese cultural identity
that continues to be negotiated amidst the dynamics of tourism and
globalization. Thus, Kecak can be understood as a performing art that plays an
important role in preserving, representing, and strengthening Balinese cultural
identity both locally and globally..

477



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

1. PENDAHULUAN

Seni pertunjukan merupakan salah satu medium utama dalam mengekspresikan nilai-nilai
budaya suatu masyarakat. Di Bali, seni pertunjukan tidak dapat dipisahkan dari sistem religi, struktur
sosial, dan pandangan kosmologis masyarakatnya. Konsepsi kesenian Bali sebagai sebuah
persembahan didalamnya mencakup unsur wali, bebali, dan balih-balihan. Ketiganya, pada dasarnya
adalah persembahan dalam kesatuan.

Tradisi ritus telah banyak mengilhami terlahirnya karya seni Bali. Berbagai kesenian-kesenian
baru, terlahir dari dari turunan dari apa yang dipersembahkan pada pelaksanaan ritual, termasuk salah
satunya adalah kesenian Cak yang kemudian berkembang menjadi Kecak. Cak merupakan karya
besar dari dua seniman bernama I Wayan Limbak dan Walter Spies yang memiliki kwalitas tinggi
dan kesejarahan panjang dalam kurun waktu yang lama. Ritual Sanghyang dari ritus sakral dijadikan
pijakan pembentukan kesenian kecak dalam bentuk seni provan. “Roh” dari ritus ini mencoba
diadopsi dan ditransformasikan kedalam seni pertunjukan baru disebut Kecak. Kecak berasal dari
ritual Sanghyang, yaitu tradisi tarian yang penarinya akan berada pada kondisi tidak sadar, melakukan
komunikasi dengan Tuhan atau roh para leluhur dan kemudian menyampaikan harapan-harapannya
kepada masyarakat. Gerakan-gerakan yang ada pada ritual Sanghyang menjadi elemen dasar gerak
tari pada pertunjukan kesenian Kecak. Awalnya gerakan tangan kecak sebagai gambaran api yang
pada ritual Sanghyang dikembangkan sesuai dengan estetika yang dimilikinya (Dibia, 2017:78).

Cak adalah sebuah ansambel nyanyian pemujaan Bali yang memiliki unsur-unsur pengecak
(koor), penarek (pemimpin), dalang (narrator), dan juru tembang (penyanyi) yang fungsinya untuk
mengiringi drama-tari Ramayana atau dramatari dengan lakon lainnya. Unsur utama Cak adalah
chanting, lagu-lagu pemujaan dalam keagamaan. Cak menggunakan laras pelog (saih gamelan gong)
dan laras selendro (saih Gender Wayang). Sebagai koor pria dalam tari Sanghyang, Cak selalu
menyanyikan lagu pemujaan dan doa untuk mengundang turunnya para leluhur (bhatara-bhatari).
Kehadiran mereka ditandai dengan terjadinya kerawuhan (kesurupan) para penari Sanghyang, yang
kemudian menari dengan tidak sadar. Setelah para penari itu kesurupan, banyak pula pengecak atau
penari Cak itu ikut kesurupan. Mereka melompat dari tempat duduknya dan ikut menari kesurupan
menandakan upacara Sanghyang berjalan sukses. Upacara Sanghyang merupakan salah satu bentuk
teater komunal di Bali. Komunal tidak saja karena penonton dapat mengapresiasi segala jenis ekspresi
yang diterima oleh masyarakat, seperti; sedih, gembira, atau marah, tetapi lebih dari pada itu. Teater
Sanghyang menunjukan partisifasi masyarakat yang tinggi. Partisifasi itu ditunjukn oleh peserta
Sanghyang. Ketika penari Sanghyang kesurupan, para pengecak, termasuk para penonton tak jarang
juga ikut kesurupan. Ini ciri-ciri kesenian Bali yang berakar kuat pada kepercayaan animisme dan
dinamisme, kepercayaan sebelum agama Hindu masuk ke Bali (Wawancara dengan I Made Bandem,
4 Desember 2025).

Perkembangannya pun terjadi. Kecak yang awalnya hanya disajikan dengan sederhana kian
berkambang, baik dari pola gerak maupun sruktur pertunjukannya. Setelah mengambil cerita
Ramayana pada kesenian Kecak, gerak tangan digunakan sebagai penggambaran tokoh kera. Pencipta
Kecak menonjolkan adegan dramatik dalam pertunjukannya yang dimainkan oleh pemain-pemain
yang sudah dilatih sebelumnya dengan kostum yang sederhana. Ramayana merupakan cerita pertama
yang dibawakan dalam episode penculikan Dewi Sita. Episode ini kemudian ditambahkan dengan
pertarungan Sugriwa melawan putra Rawana, Indrajit. Beranjut, pada tahun 1965 Konservatori
Karawitan Indonesia (KOKAR) Denpasar menciptakan sendratari Ramayana dimana para penarinya
menggunakan kostum sesuai dengan penokohannya. Tahun 1969 ketika KOKAR Denpasar kembali
ke Singapadu kreativitas besar para siswanya melakukan perubahan besar dalam pertunjukan Cak
dan mampu menginspirasi masyara-kat secara luas (Bandem dkk., 2004:34). Keberadaan sendratari
ini, memberikan dampak besar pada laju perkembangan kesenian Cak saat itu. Format pertunjukan
sendratari Ramayana, menginsirasi seniman-seniman Bali untuk mentranformasikannya kedalam
pertunjukan Kecak, baik secara musikalnya maupun tata kostum tari yang digunakannya. Perubahan
besar pun terjadi pada struktur sajian Kecak. Cerita Ramayana dibawakan secara lengkap dalam versi
Kecak dengan musik vokal yang dikembangkan lagi dengan kreativitas senimannya. Tokoh-tokoh

478



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

penari Kecak yang sebelumnya berpakaian sederhana, telah mulai menggunakan konstum Tari yang
ada pada sendratari Ramayana.

Kecak sebagai sebuah seni pertunjukan yang memiliki daya tarik kuat secara lokal maupun
global. Kecak dikenal sebagai seni pertunjukan yang unik menggunakan vokal sebagai pola vokal
ritmis musikalnya yang dihasilkan oleh puluhan hingga ratusan penari laki-laki. Dalam
perkembangannya, Kecak tidak hanya diposisikan sebagai seni pertunjukan ritual, tetapi juga sebagai
tontonan estetis yang monumental dan representatif terhadap identitas budaya Bali. Fenomena ini
menimbulkan pertanyaan akademik mengenai bagaimana Kecak dapat dipahami sebagai seni
pertunjukan monumental serta bagaimana peranannya dalam merepresentasikan identitas budaya
Bali. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji Kecak dari perspektif seni pertunjukan dan
antropologi budaya guna memahami makna monumentalitas dan representasi identitas yang
terkandung di dalamnya.

2. METODE

Sebagai bentuk perkembangan penyajian seni pertujukan dalam kemasan baru, kesenian
kecak diinovasi sesuai ide kreatif sang senimannya sebagai produk kreatif dari industri
kreatif guna menarik wisatawan dalam bentuk kecak air. Pendekatan teori yang digunakan
menganalisis penelitian ini adalah teori komodifikasi, Fairclough (1995) yang mengasumsikan
kapitalisme memiliki kemampuan  mengubah  objek, kualitas, dan tanda  menjadi
komoditas. Komodifikasi dapat melahirkan budaya massa, masyarakat konsumen, atau
masyarakat komoditas (Ruastiti, 2009:56).

Difusi kebudayaan dimaknai sebagai persebaran budaya karena terjadinya migrasi suatu
kelompok masyarakat yang berpindah dari satu tempat ke tempat yang lain hingga masyarakat
tersebut menetap di wilayah tersebut. Perpindahan tersebut akan mempengaruhui dari masyarakatnya
khususnya pada system kebudayaannya. Keadaan ini menjadikan sistem kebudayaan menjadi
kompleks dan multikultural. (Koentjaraningrat, K., 1990:244), menyatakan bahwa difusi adalah
proses penyebaran unsur-unsur kebudayaan (ide-ide, keyakian, hasil-hasil kebudayaan, dan
sebagainya) dari individu satu kepada individu lain, dari satu golongan ke golongan lain dalam suatu
masyarakat atau dari masyarakat ke masyarakat lainnya. Artinya penyebaran disertai dengan proses
menyatuan antara sosial budaya masyarakat asli dari wilayah tersebut dengan sosial budaya
masyarakat lainnya dari wilayah yang berbeda (Haria Nanda Pratama, 2022:4). Semiotika Charles
Sanders Peirce yang mengklasifikasikan tanda berdasarkan hubungannya dengan objek menjadi ikon,
indeks, dan simbol (1931-1958) dalam (Oktaviani dkk., 2022:294) digunakan untuk mengkaji Kecak
sebagai Icon kesenian Bali. Metode yang digunakan dalam penulisan ini mempergunakan jenis
penelitian deskriptif kualitatif dan wawancara. Jenis data dalam penelitian kualitatif adalah data atau
keterangan yang benar dan nyata yang menunjukkan keadaan atau sifat dari sesuatu. Data kualitatif
juga dapat diartikan data yang berbentuk kata-kata yang diperoleh melalui wawancara, analisis
dokumen, diskusi, dan observasi. Tidak jauh berbeda menurut (Sugiyono, 1992:45), jenis penelitian
kualitatif juga merupakan penelitian yang menghasilkan data atau keterangan yang dapat
mendeskripsikan realisasi dan peristiwa-peristiwa yang terkait dalam kehidupan masyarakat. Peneliti
dalam penelitian ini mengumpulkan data kualitatif yang bersumber dari informan dan data lapangan,
melalui:

a. Metode Observasi

Metode observasi dalam penelitian ini dilakukan dengan melakukan pengamatan langsung terkait
kesenian Kecak di Bali. Obsrvasi lapangan melihat secara langsung pertunjukan Kecak di berbagai
tempat di Bali. Kebetulan juga penulis adalah salah satu kelompok yang hingga saat ini telah
menciptakan berbagai pertunjukan cak untuk komodity pariwisata di Bali.

b. Metode Wawancara

Melalui metode ini, peneliti menggali segala informasi melalui wawancara dengan tokoh-tokoh
Kecak di Bali, seperti: I Ketut Rina dari Gianyar, | Wayan Sandiyasa dari Badung, I Wayan Sutapa
dari Bangli, dan tokoh-tokoh yang terlibat langsung dalam pertunjukan Kecak di Bali.

b. Dokumentasi

479



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

Dengan metode dokumentasi ini, peneliti menggali informasi terkait dengan rekaman-rekaman
dalam bentuk audio visual, digunakan sebagai penguat data yang diperoleh. Rekaman ini merupakan
hasil pagelaran-pagelaran Kecak yang direkam. Dokumentasi melalui foto digunakan sebagai
penguat data lapangan.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep monumentalitas dalam seni pertunjukan merujuk pada skala, intensitas, dan kekuatan
simbolik yang dihasilkan oleh sebuah pertunjukan. Menurut (Schechner, 2017:225), seni pertunjukan
tidak hanya dipahami sebagai peristiwa estetis, tetapi juga sebagai praktik budaya yang memuat nilai
sosial dan simbolik. Monumentalitas muncul ketika sebuah pertunjukan mampu menciptakan
pengalaman kolektif yang kuat dan berkesan bagi pelaku maupun penonton.

Identitas budaya dipahami sebagai konstruksi sosial yang bersifat dinamis dan terus mengalami
negosiasi. (Stuart Hall (1990) dalam Alexander, 2014:116)) menegaskan bahwa identitas budaya
bukanlah sesuatu yang statis, melainkan proses yang terus dibentuk melalui representasi dan praktik
budaya. Dalam konteks kesenian Bali, seni pertunjukan menjadi salah satu medium penting dalam
merepresentasikan dan mereproduksi identitas budaya masyarakatnya. Kecak menjadi contoh
bagaimana tradisi lokal bertransformasi menjadi simbol budaya yang diterima secara global tanpa
sepenuhnya kehilangan akar tradisionalnya
3.1 Kecak Seni Pertunjukan Monumental

Istilah monumental secara etimologi penting menjadi dasar dalam pembahasan monumental.
Secara etimologi monumental berasal dari kata monumental/mo-nu-men-tal/ /monuméntal/ a bersifat
menimbulkan kesan peringatan pada sesuatu yang agung ((Pencarian - KBBI VI Daring, t.t.).
Monumental berasal dari kata monument; sesuatu yang dibangun untuk menghargai jasa seseorang,
karya seseorang, untuk memperingati perayaan sesuatu yang besar telah terjadi. Dalam karya seni,
karya yang bermutu tinggi, dan luar biasa. Kata monumental dianalogi sebagai simbul yang memiliki
kekuatan.

Di dalam sejarah seni di Dunia Barat ada sesungguhnya aliran monumental lahir pada jaman
Renesans abad ke 14-17 yang disebut sebagai abad kebangkitan Seni Rupa (Monumentalism).
Munculnya seni didominir oleh keberadaan gereja, pastur, dan keturunan gereja. Tokoh seniman
monumental pada jaman itu salah satunya Leonardo Davinci dengan lukisannya Monalisa yang ada
di Paris, Prancis. Setelah abad ke-14, terjadi perkembangan seni yang terlahir dari individu-individu
yang menginginkan sesuatu perubahan dan kebaruan dari seni.

Seni monumental mengandung nilai sebagai seni yang mempunyai “magnet” daya tarik
tersendiri” mengundang atusias masyarakat untuk berbondong-bondong menyaksikan pertunjukan
seni itu. Ketika berkunjung ke suatu daerah, mereka mempunyai keinginan untuk menyaksikan
pertunjukan seni yang monumental. Kekuatan seni yang ada dalam pertunjukan yang memicu orang
untuk menyaksikan secara mendalam dari apa yang ditampilkan tersebut (seni yang monumental).
Kriteria seni yang monumental mengandung arti, dari kelahirannya dapat hidup dan berkembang,
tumbuh dari generasi ke generasi dan selalu memiliki daya tarik tersendiri serta mengundang
kekaguman. Seni tersebut memiliki kesejarahan dan miliki peran penting terhadap kemajuan
peradaban seni. Seni itu menjadi icon. Seni Bali memiliki kelengkapan sebagai seni monumental yang
mengandung nilai kelengkapan elemen-elemen seni. Seni Bali memiliki nilai estetika, harmonis dari
berbagai unsur, kesesuaian bentuk, nilai, dan makna, juga dari unsur harmoni dalam kehidupan
masyarakatnya. Mechele Anjelo tokoh pematung yang dikenal dengan karya patung Monumental.
Patung Dakonta yang ada di Trunyan, Bali sebagai lambang Lingga dan Yoni juga merupakan karya
seni yang monumental. Katagori seni yang dapat disebut seni monumental yakni besar, memiliki
kwalitas yang tinggi, memiliki isi (makna) sesuai teks dan konteksnya. Tidak semua karya seni yang
besar itu dapat dikatakan sebagai seni monumental. Didalamnya harus terdapat pesan makna dan
memilki kwalitas tinggi.

Seni yang monumental memiliki nilai kesejarahan, memiliki kewibawaan, melalui beberapa
proses hingga mampu diterima dan berkembang dalam setiap jaman (abadi). Monumental
mengandung unsur originalitas, karya yang berbeda dengan karya-karya lainnya. Kriteria seni

480



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

pertunjukan seni monumental antara lain; a. Berwibawa, b. Inovatif berkaitan dengan kreatifitas,
mampu diterima oleh masyarakat, c. Ada rentang sejarah atau waktu. Karya seni diuji oleh waktu, d.
Novelty, e. Ada Pengembangan, f. Maaf untuk kesejahteraan dan kedamaian (wawancara dengan
Prof. Bandem, 3 Desember 2024). Monumentalitas Kecak tampak pada struktur pertunjukannya yang
melibatkan puluhan hingga ratusan penari dalam formasi melingkar. Pola vokal “cak-cak-cak™ yang
repetitif menciptakan kekuatan musikal yang masif dan hipnotik. Absennya instrumen musik justru
memperkuat karakter khas Kecak sebagai seni pertunjukan vokal kolektif.

3.2 Perkembangan Kecak Menjadi Pertunjukan Baru

Kecak menampilkan kolektivitas sebagai nilai utama. Setiap individu penari menjadi bagian dari
kesatuan yang lebih besar. Hal ini mencerminkan filosofi sosial masyarakat Bali yang menekankan
harmoni, kebersamaan, dan keseimbangan. Monumentalisme Pertunjukan Kecak Melahirkan Karya
Baru, diantaranya:

a). Body Tjak.

Bentuk pertunjukan Kecak telah mampu dikembangkan oleh I Wayan Dibia bekerja sama dengan
seniman dari San Fransisco, California bernama Keith Terry yang melahirkan garapan baru “Body
Tjak” sebuah karya eksperimental memadukan antara Cak dari Bali dan “body music” dari Amerika.
Kolaborasi dua elemen seni ini merupakan sebuah upaya mengembangkan bentuk penyajian kesenian
Cak yang diharapkan hadir memberikan warna baru. Konsep body music dimasukan guna menambah
bentuk pola garap musical mendukung vokal Cak yang dimainkan. Eksperimen karya ini telah
dimulai oleh I Wayan Dibia sejak tahun 1982 ketika ia belajar tari modern (Martha Graham) di New
York (Amerika Serikat) dan mengikuti sejumlah workshop di San Francisco (Dibia, 2017:113). Body
music kaya dengan gerak-gerak ritmis dan elemen musical lainnya.

b). Kecak Elektrik.

Kesenian Kecak yang terlahir dari ritus Shang Hyang telah berkembang mengikuti modernisasi
perkembangan jaman dan teknologi. Kebutuhan pasar terkait dengan pertunjukan kesenian Kecak
yang ditontonkan dihadapan wisatawan diera digital ini, dikemas dengan penggabungan konsep
tradisi dan digitalisasi. Music Kecak dibuat dalam bentuk digitalisasi dan pertunjukannya didisain
lebih atraktif dalam nuansa tradisi modern. Kekuatan intuisi telah menumbuhkan daya kreatif untuk
melahirkan sebuah karya baru yang diberi judul “Kecak Elektrik; sebuah pertunjukan Kecak yang
dipertunjukan untuk wisatawan bersifat seni balih-balihan (tontonan). Karya ini mencoba masukan
ide, gagasan, dan rancangan pertunjukan lain sesuai dengan situasi stage yang ada. Tantangan untuk
menunjukan sesuatu yang baru yang bisa memenuhi kebutuhan pertunjukan yang diinginkan oleh
pemesan (seni pesanan pariwisata). Guna menyambut tantangan ini dan belajar dari pengalaman
sebelumnya, timbul ide untuk mengkemas musik vocal kecak ini kedalam bentuk digitalisasi.

Seni pertunjukan yang ditampilkan oleh masyarakat Bali merupakan wujud industri kreatif

dalam mengembangkan kehidupan berkesenian yang sudah dilakukan secara berkelanjutan. Peranan
seni pertunjukan dalam membangun industri kreatif, mengatakan = seni  pertunjukan
pariwisata memiliki kesinambungan untuk pembangunan industri kreatif dalam bidang kesenian
(I Nyoman Mariyana dkk., 2023: 90). Sebuah pertunjukan “Kecak Elektrik” penggabungan antara
konsep tradisi dengan penggunaan teknologi digital music pada karya ini. Disain musical vocal cak,
sesendoran, dan penambahan music digital menjadi satu dalam karya ini. Proses perekaman vocal
kecak dari masing-masing pemain kecak. Kami rekam satu persatu sesuai dengan musikal yang
digabungkan dengan rekaman suara gamelan. Secara bentuk musical, unsur-unsur musik diolah
dengan mempertimbangkan alur cerita yang ada. Kecak ini memakai lakon kecak Ramayana dengan
disain yang lebih singkat. Komposisi karya musik ini dibagi menjadi tiga bagian. Di bagian pertama,
didominasi dengan permainan vocal cak dengan konsep vokal acapela; perpaduan warna suara dan
ritme vocal cak. Vocal cak juga diambil dari aksara suci Pangider Bhuana dibalut dengan ritmis
music digital. Bagian kedua, pengenalan tokoh-tokoh dengan ilustrasi sesendoran dan ritme vocal
cak. Bagian ketiga, adegan peperangan antara Rahwana dan Hanoman, serta penambahan atraksi

481



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

Barong dan Rangda sebagai indentitas Budaya Bali. Kesatuan atraksi kesenian tersebut terbalut dalam
satu garapan “Kecak Elektrik” perpaduan tradisi dan modernisasi.

Gambar 1. Pertunjukan “Kecak Elektrik”™ di A tas Beach Fest, Canggu, Bali
[ Sumber: Dokumentasi I Nyoman Mariyana, 2023]

¢). “KoBaGi”

Komunitas “Badan Gila” (Kobagi) merupakan sebuah kelompok baru yang salah satunya
mengambil Kecak sebagai sumber ciptaan. “Kobagi” ini merupakan penggabungan dua unsur budaya
yang berbeda yakni budaya Bali-Indonesia dengan Body Music (musik barat). “Badan Gila”
dimaksudkan sebagai kekayaan musikal yang dimiliki oleh tubuh dan kekaguman pada tubuh yang
mampu menghasilkan keindahan sumber-sumber suara yang “membangunkan” intuisi untuk
berkarya, hingga menyentuh hati penikmatnya. Selain itu, sebagai garap musical pada Komunitas
“Badan Gila” ini menggali musik dari tubuh (Body Music), juga memasukan elemen kesenian Bali
seperti dari kesenian Genjek dan Tembang. “Kobagi” dibentuk tahun 2008 oleh I Wayan Sutapa, S.Sn
berkolaborasi dengan seniman asal Francis bernama Gerguar Jorge yang akrab disapa “Made Bagus”
nama yang diberikan oleh teman-temannya di Bali.

Gambar 2. Vokal dan Body Music Pada Karya “Kobagi”
[Sumber: Dokumentasi [ wayan Sutapa, 2008]

d.) Kecak Perkusi.

Kecak Perkusi adalah sebuah bentuk penyajian pertunjukan Kecak yang dikomodivikasi melalui
sentuhan pola garap baru baik dari musikalnya, konstum, tata penyajian, dan inovasi dengan
menggunakan ensambel musik perkusi seperti; djembe, kendang Bali, ceng-ceng, maupun Tektekan
(alat musik kentongan dari bambu).

482



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

...nh ‘\"D PO
Y ‘o. TS l:...'
%

L]
o..&"‘-’.. L
e

e

Gambar 3. Kecak Perkusi dengan Alat Perkusi di Ayana Villas Uluwatu Bali
[Sumber: Dokumentasi, I Nyoman Mariyana, Tahun 2018]

e). Kecak Air.

Kecak Air merupakan sebuah bentuk pertunjukan Cak air yang dilakukan di air terjun dengan
judul “GanggaRam”. GanggaRam diambil dari kata gangga sebagai symbol pemujaan Dewi
Gangga, dan kata Ram dalam bahasa Sansekerta berarti yang menyenangkan. “GanggaRam”
adalah pertunjukan Cak sebagai symbol pemujaan kepada Dewi Gangga yang memberikan sumber
kehidupan dan keba-hagian kepada manusia. Penciptaan dari karya seni “GanggaRam” ini secara
umum memberikan wawasan kepada masyarakat tentang perkembangan seni pertunjukan. Selain
itu karya ini nantinya dapat dijadikan sebagai salah satu komuditi pariwisata daerah yang
berdampak pada tingkat kunjungan wisata di objek wisata air terjun. Secara khusus penciptaan ini
dapat memberikan pengalaman estetis pada mahasiswa terkait proses penciptaan karya dan
penemuan ide-ide baru serta gagasan baru dalam berkarya seni.

N

%

Gambar 4. Penyajian Karya Cak “GanggaRam” di Air Terjun Goa Gong, Plaga Eko Park
[Sumber: Dokumentasi I Nyoman Mariyana, Tahun 2023]

3.3. Kecak dan Representasi Identitas Budaya Bali

Kecak memiliki tata kostum yang khas. Kesenian yang ditampilkan oleh pemainnya tanpa
menggunakan baju. Hanya menggunakan kain, saput, dan selendang. Kedua, estetika pertunjukannya;
dilihat dari struktur, dan musikalitasnya.
Vokal sebagai focus dalam doa pemujaan Sanghyang memiliki kekuatan sebagai perantara kesucian
hati dan pikiran dalam pemujaan. Seni sakral menyentuh rasa lebih kedalam (pikiran dan rasa), seni
sekuler lebih keluar mengarah pada yang dilihat (visual) olah tubuh dan rasa. Keduanya memiliki

483



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

kekuatan rasa dalam penyajiannya. Unsur vocal pada nyanyian ritual Sanghyang menjadi unsur utama
pada kesenian Kecak. Namun, pada kesenian Kecak, vocalnya lebih dikembangkan seiring dengan
intuisi dan daya kreativitas senimannya. Beranjak dari proses itu, tradisi dengan segala unsur
pembalutnya memiliki kekuatan dan daya tarik seniman untuk melahirkan berbagai embrio
membentuk kesenian baru dengan sedikit melepaskan dirinya dari konteks sebelumnya yang
kemudian membentuk kesenian Kecak dengan transformasi konsep pelaksanaan ritual Shang Hyang
dalam seni pertunjukan sekuler (provan).

3.4 Nilai Spiritual dan Kosmologis

Meskipun telah mengalami profanisasi, Kecak tetap mengandung nilai spiritual yang
merefleksikan hubungan manusia dengan alam dan dunia transenden. Unsur ritual ini menjadi bagian
dari identitas budaya Bali yang religius dan kosmologis. Kecak berfungsi sebagai simbol identitas
kolektif masyarakat Bali. Melalui pertunjukan Kecak, nilai-nilai budaya seperti gotong royong,
disiplin kolektif, dan keharmonisan sosial direpresentasikan secara visual dan audial. Kecak
merupakan kesenian iconic dari Bali yang telah dikenal sebagai identitas budaya Bali. Kelahiran
Kecak dari kesenian sakral ke sekuler melalui proses panjang hingga mempunyai bentuk baru. Sejak
keberadaan Kecak ini hingga kini mampu diterima oleh masyarakat dan menjadi kesenian yang sangat
diminati. Perkembangan Kecak pun semakin menggeliat seiring dengan proses kreatif senimannya.
Teori antropologi yang didalamnya menyebutkan polygenesis “disana tumbuh disini tumbuh”.
Kebudayaan akan selalu berkembang, akan ada tiru meniru, tumbuh dari satu karya menjadi karya-
karya baru (Meinarno dkk., 2024:35). Kesenian Kecak telah banyak memberikan inspirasi
pengembangannya kedalam bentuk-bentuk kesenian Kecak baru. Melahirkan berbagai bentuk karya
seni bersumber dari kesenian Kecak. Tentunya memiliki kwalitas tinggi dan mampu diminati oleh
masyarakat. Oleh sebab itu, maka Kecak layak disebut sebagai seni monumental.

Pertumbuhan seni dari ritual ke sekuler menjadi sebuah perjalanan terlahirnya bentuk-bentuk
seni baru. Istilah provan disebutkan untuk penyebutan golongan seni, dilihat dari tempat dimana seni
itu dipertunjukan, Jenis seni yang dipergelarkan itu disebut dengan seni sekuler. Masuknya sains
dalam seni juga membentuk pertumbuhan pengembangan seni. Kesenian tradisi telah mengakar pada
nadi orang Bali. Setiap manusia Bali, memiliki genetic seni yang tumbuh dari aktivitas adat dan ritual,
melahirkan bentuk-bentuk kesenian. Kesenian ini terus tumbuh, hidup, dan berkembang seiring
dengan perkembangan modernisasi hidup manusia.

Kecak memiliki karakteristik yang termuat dalam bentuk pertunjukannya. Kesenian Kecak dapat
dikatagorikan sebagai kesenian monumental, didalamnya terdapat tiga aspek kesenian sebagai
penanda dilihat dari simbol, indeks, dan icon. Menurut Peirce, tanda adalah:

“Something which stands to somebody for something in some respect or capacity.”
(Peirce, Charles Sanders,1934:351.)
Artinya, tanda adalah sesuatu yang mewakili sesuatu yang lain bagi seseorang.

Ikon Kecak sebagai identitas kesenian Bali lihat berdasarkan keserupaan (resemblance), meniru
bentuk atau sifat objeknya. Indeks dilihat berdasarkan hubungan kausal atau kedekatan nyata, tanda
terhubung langsung secara fisik atau sebab-akibat. Simbol dapat dilihat berdasarkan konvensi sosial
dan budaya, makna dibentuk melalui kesepakatan masyarakat. Berdasarkan teori tersebut, Kecak
sudah dikenal oleh wisatawan dunia sebagai salah satu karya seni baru icon budaya Bali. Kostum
yang digunakan yakni kain poleng (hitam putih) merupakan symbol kesenian Kecak yang bermakna
sebagai symbol keseimbangan kekuatan energi semesta. Sedangkan indeks dilihat dari tanda + dari
pamor di dada, dan tanda kecek di wajah yang diletakan di bagian tengah dan samping wajah memiliki
nilai spiritual penyelamat dan keseimbangan hidup.

3.5 Kecak dalam Konteks Globalisasi

Terbentuknya kesenian Kecak telah melalui proses panjang. Kecak telah menjadi bagian penting
dalam berkembangan kesenian Bali. Kecak telah melahirkan berbagai bentuk kesenian lain yang tetap
mengacu pada prinsip dasar dan karakter cak itu sendiri. Seniman dengan intuisinya akan selalu
berinovasi untuk menggali kemungkinan lain yang dapat tercipta dari Kecak ini. Bentuk kesenian
Kecak merupakan jawaban atas munumentalisme kesenian Kecak itu sendiri. Kecak akan selalu

484



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

mengalami difusi kebudayaan, berkembang seiring dengan perkembangan gagasan, ide kreatif, dan
perkembangan teknologi global di masa depan. Kecak telah menjadi identitas budaya Bali yang adi
luhung,berkarater dan memiliki kekhasan tersendiri dalam penyajiannya.Dalam konteks pariwisata
dan globalisasi, Kecak mengalami proses adaptasi tanpa kehilangan ciri khasnya. Pertunjukan Kecak
di ruang-ruang wisata menunjukkan bagaimana identitas budaya Bali dinegosiasikan antara
kepentingan pelestarian dan komodifikasi budaya.
4. PENUTUP
4.1. Kesimpulan
Kecak adalah salah satu kesenian terpopuler di Bali sehingga Kecak pantas disebuh seni
monumental. Dengan kebutuhan pariwisata, akan mendorong laju inovasi dan tantangan bagi seniman
untuk mencipta. Tekat yang kuat dan kerja keras serta kontribusi kita terhadap pemajuan kesenian
harus dimiliki oleh setiap seniman. Seniman Bali ataupun akademisi seni kedepan perlu cermat untuk
meneropong, menggali, dan mengkaji keberadaan seni di daerah untuk diketahui lebih mendalam
terkait makna, filosofi, dan hal-hal lain yang harus diungkap dan diketahui bersama. Kecak telah
berkembang dan menjadi Maha Karya yang dapat menggetarkan hati untuk mencipta dan
menggetarkan hati penikmatnya. Kepertahanan kesenian ini adalah tanggungjawab bersama untuk
menjaga dan mengembangkanya untuk kemajuan kesenian Bali sebagai identitas seni dan budaya
Nusantara. Kecak merupakan seni pertunjukan monumental yang tidak hanya menonjolkan aspek
estetika, tetapi juga memuat nilai simbolik dan identitas budaya Bali. Monumentalitas Kecak
tercermin melalui skala pertunjukan, kekuatan kolektivitas, serta intensitas pengalaman estetis dan
spiritual yang dihadirkannya. Sebagai representasi identitas budaya, Kecak berperan penting dalam
menjaga kontinuitas nilai-nilai budaya Bali di tengah perubahan sosial dan globalisasi. Kajian ini
diharapkan dapat menjadi kontribusi akademik dalam pengembangan studi seni pertunjukan dan
budaya Bali.
4.2. Saran
Tradisi telah mengakar dalam setiap kehidupan masyarakat nusantara. Kearifan lokal tertanam
dalam setiap nafas kehidupan manusia dan memberikan arti serta inspirasi untuk selaku aktif
berkreativitas dan berinovasi. Rawatlah keragaman dan tradisi yang kita miliki sebagai landasan
untuk bersaing di dunia global. Berakar dari tradisi, berinovasi untuk berkarakter di dunia globalisasi.
Ucapan Terima Kasih
Penulis mengucapkan terimakasih kepada para narasumber, tokoh-tokoh Cak di Bali yang telah
memberikan informasi terkait kesenian Kecak. Terimakasih juga penulis sampaikan kepada Lembaga
LP2MPP Institut Seni Indonesia Bali yang telah memberikan petunjuk dan masukan terkait penelitian
ini. Terimakasih disampaikan kepada Kobagi, Sanggar Seni Kebo Iwa Bali yang telah memberikan
informasi terkait berkembangan Kecak di Bali sehingga sangat relevan bagi sumber dalam penelitian
ini.
5. DAFTAR PUSTAKA
Alexander, C. (2014). Stuart Hall and ‘Race.’ Routledge.
Bandem, I. M., deBoer, F. E., Bandem, [. M. M. M., Mandra, I. N., & Mahadi, [. M. M. (2004). Kaja
dan Kelod: Tarian Bali dalam transisi. Badan Penerbit Institut Seni Indonesia.
Dibia, I. W. (2017). Kecak dari Ritual ke Teatrikal (Yogyakarta). Yayasan Wayan Geria.
Haria Nanda Pratama. (2022). DIFUSI KEBUDAYAAN PADA KESENIAN TULO-TULO DI
KOTA SABANG. Gorga : Jurnal Seni Rupa Institut Seni Budaya Indonesia Aceh, Volume
11. https://pdfs.semanticscholar.org/d31¢/3a854934a2344955¢95b28c9b46¢3f4413f.pdf
I Nyoman Mariyana, I Made Dwi Andika Putra, & Sang Nyoman Gede Adhi Santika. (t.t.).
“GANGGARAM "PERTUNJUKAN CAK AIR. 3, 90-99.
Koentjaraningrat, K. (1990). Pengantar Ilmu Antrologi (Edisi Baru). PT. Penerbit Rineka Cipta.
Meinarno, E. A., Widianto, B., & Halida, R. (2024). Manusia dalam Kebudayaan dan Masyarakat:
Pendekatan Antropologi dan Sosiologi. Penerbit Salemba.
Oktaviani, U. D., Susanti, Y., Tyas, D. K., Olang, Y., & Agustina, R. (2022). Analisis Makna Tanda
Ikon, Indeks, dan Simbol Semiotika Charles Sanders Peirce pada Film 2014 Siapa di Atas

485



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486
e-ISSN: 2807-7296

Presiden?  Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 15(2), 293-310.
https://doi.org/10.30651/st.v15i2.13017

Peirce, C. S. (1934). Collected Papers of Charles Sanders Peirce. Harvard University Press.

Peirce, Charles Sanders. (t.t.). Collected Papers of Charles Sanders Peirce. (Vol. 1-8, edited by
Charles Hartshorne, Paul Weiss, & Arthur W. Burks, 1931-1958). Harvard University Press.

Pencarian—KBBI VI Daring. (t.t.). Diambil 27 Juni 2025, dari https://kbbi.kemdikbud.go.id/

Ruastiti, N. M. (2009). Seni Pertunjukan Pariwisata Bali Kemasan Baru [Monograph]. ISI Denpasar.
http://download.isi-dps.ac.id/download/category/13-artikel?”download=1216%3 Ajelajah-
kajian-budaya&start=300

Schechner, R. (2017). Performance Studies: An Introduction. Routledge.

Sugiyono. (1992). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta.

486



