
Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

   
 477 

Kecak sebagai Seni Pertunjukan Monumental dan Representasi Identitas 
Budaya Bali 

 
I Nyoman Mariyana 1 , Gek Diah Desi Sentana2 

 

1 Program Studi Seni Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Bali 
2 Program Studi Sastra Bali, Fakultas Dharma Acarya, UHN I Gusti Bagus Sugriwa  

nyomanmariyana@gmail.com geksentana@uhnsugriwa.ac.id  

INFO ARTIKEL  ABSTRAK 

Riwayat Artikel : 
Diterima : 10 Desember 2025 
Disetujui : 30 Desember 2025 
 

 Kecak merupakan salah satu seni pertunjukan Bali yang memiliki posisi 
monumental dalam lanskap kebudayaan Indonesia. Berakar dari ritual sakral 
Sanghyang, Kecak mengalami transformasi menjadi seni pertunjukan yang 
bersifat komunal, estetis, dan komunikatif tanpa kehilangan makna simboliknya. 
Artikel ini bertujuan untuk mengkaji Kecak sebagai seni pertunjukan 
monumental sekaligus representasi identitas budaya Bali. Pendekatan kualitatif 
digunakan melalui studi pustaka, observasi pertunjukan, wawancara, 
dokumentasi dan analisis konseptual seni pertunjukan serta teori identitas 
budaya. Hasil kajian menunjukkan bahwa monumentalitas Kecak terletak pada 
dimensi Metode yang digunakan dalam penulisan ini mempergunakan jenis 
penelitian deskriptif kualitatif.  Kecak telah menjadi representasi (tanda) yang 
paling kuat dari identitas budaya Bali dan melahirkan berbagai bentuk karya seni 
seperti; Body Tjcak, “Kobagi”, “Kecak Elektrik”, “Kecak Perkusi”, Cak Air, 
serta daya simbolik yang merepresentasikan nilai spiritual, sosial, dan 
kosmologis masyarakat Bali. Kecak tidak hanya berfungsi sebagai tontonan 
estetis, tetapi juga sebagai medium artikulasi identitas budaya Bali yang terus 
dinegosiasikan di tengah dinamika pariwisata dan globalisasi. Dengan demikian, 
Kecak dapat dipahami sebagai seni pertunjukan yang berperan penting dalam 
pelestarian, representasi, dan penguatan identitas budaya Bali secara lokal 
maupun global. 

Kata Kunci  :  
Kecak, seni 
pertunjukan 
monumental, identitas 
budaya, Bali, 
antropologi seni 

   

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

Article History : 
Received : 10 December 2025 
Accepted : 30 December 2025 
  

 Kecak is a Balinese performing art that holds a monumental position in the 
Indonesian cultural landscape. Rooted in the sacred Sanghyang ritual, Kecak 
has undergone a transformation into a communal, aesthetic, and communicative 
performing art without losing its symbolic meaning. This article aims to examine 
Kecak as a monumental performing art as well as a representation of Balinese 
cultural identity. A qualitative approach is used through literature studies, 
performance observations, interviews, documentation and conceptual analysis 
of performing arts and cultural identity theory. The results of the study indicate 
that Kecak's monumentality lies in the dimension of the method used in this 
writing using qualitative descriptive research. Kecak has become the strongest 
representation (sign) of Balinese cultural identity and has given birth to various 
forms of art such as; Body Tjcak, "Kobagi", "Elektrik Kecak", "Perkusi Kecak", 
Cak Air, as well as symbolic power that represents the spiritual, social, and 
cosmological values of Balinese society. Kecak not only functions as an aesthetic 
spectacle, but also as a medium for the articulation of Balinese cultural identity 
that continues to be negotiated amidst the dynamics of tourism and 
globalization. Thus, Kecak can be understood as a performing art that plays an 
important role in preserving, representing, and strengthening Balinese cultural 
identity both locally and globally.. 
 

Keywords: 
Kecak, monumental 
performing arts, 
cultural identity, Bali, 
anthropology of art 
 
 
 
 
 
 

 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

 

478 

1. PENDAHULUAN  
Seni pertunjukan merupakan salah satu medium utama dalam mengekspresikan nilai-nilai 

budaya suatu masyarakat. Di Bali, seni pertunjukan tidak dapat dipisahkan dari sistem religi, struktur 
sosial, dan pandangan kosmologis masyarakatnya. Konsepsi kesenian Bali sebagai sebuah 
persembahan didalamnya mencakup unsur wali, bebali, dan balih-balihan. Ketiganya, pada dasarnya 
adalah persembahan dalam kesatuan.  

Tradisi ritus telah banyak mengilhami terlahirnya karya seni Bali. Berbagai kesenian-kesenian 
baru, terlahir dari dari turunan dari apa yang dipersembahkan pada pelaksanaan ritual, termasuk salah 
satunya adalah kesenian Cak yang kemudian berkembang menjadi Kecak. Cak merupakan karya 
besar dari dua seniman bernama I Wayan Limbak dan Walter Spies yang memiliki kwalitas tinggi 
dan kesejarahan panjang dalam kurun waktu yang lama. Ritual Sanghyang dari ritus sakral dijadikan 
pijakan pembentukan kesenian kecak dalam bentuk seni provan. “Roh” dari ritus ini mencoba 
diadopsi dan ditransformasikan kedalam seni pertunjukan baru disebut Kecak. Kecak berasal dari 
ritual Sanghyang, yaitu tradisi tarian yang penarinya akan berada pada kondisi tidak sadar, melakukan 
komunikasi dengan Tuhan atau roh para leluhur dan kemudian menyampaikan harapan-harapannya 
kepada masyarakat. Gerakan-gerakan yang ada pada ritual Sanghyang menjadi elemen dasar gerak 
tari pada pertunjukan kesenian Kecak. Awalnya gerakan tangan kecak sebagai gambaran api yang 
pada ritual Sanghyang dikembangkan sesuai dengan estetika yang dimilikinya (Dibia, 2017:78). 

Cak adalah sebuah ansambel nyanyian pemujaan Bali yang memiliki unsur-unsur pengecak 
(koor), penarek (pemimpin), dalang (narrator), dan juru tembang (penyanyi) yang fungsinya untuk 
mengiringi drama-tari Ramayana atau dramatari dengan lakon lainnya. Unsur utama Cak adalah 
chanting, lagu-lagu pemujaan dalam keagamaan. Cak menggunakan laras pelog (saih gamelan gong) 
dan laras selendro (saih Gender Wayang). Sebagai koor pria dalam tari Sanghyang, Cak selalu 
menyanyikan lagu pemujaan dan doa untuk mengundang turunnya para leluhur (bhatara-bhatari). 
Kehadiran mereka ditandai dengan terjadinya kerawuhan (kesurupan) para penari Sanghyang, yang 
kemudian menari dengan tidak sadar. Setelah para penari itu kesurupan, banyak pula pengecak atau 
penari Cak itu ikut kesurupan. Mereka melompat dari tempat duduknya dan ikut menari kesurupan 
menandakan upacara Sanghyang berjalan sukses. Upacara Sanghyang merupakan salah satu bentuk 
teater komunal di Bali. Komunal tidak saja karena penonton dapat mengapresiasi segala jenis ekspresi 
yang diterima oleh masyarakat, seperti; sedih, gembira, atau marah, tetapi lebih dari pada itu. Teater 
Sanghyang menunjukan partisifasi masyarakat yang tinggi. Partisifasi itu ditunjukn oleh peserta 
Sanghyang. Ketika penari Sanghyang kesurupan, para pengecak, termasuk para penonton tak jarang 
juga ikut kesurupan. Ini ciri-ciri kesenian Bali yang berakar kuat pada kepercayaan animisme dan 
dinamisme, kepercayaan sebelum agama Hindu masuk ke Bali (Wawancara dengan I Made Bandem, 
4 Desember 2025).  

Perkembangannya pun terjadi. Kecak yang awalnya hanya disajikan dengan sederhana kian 
berkambang, baik dari pola gerak maupun sruktur pertunjukannya. Setelah mengambil cerita 
Ramayana pada kesenian Kecak, gerak tangan digunakan sebagai penggambaran tokoh kera. Pencipta 
Kecak menonjolkan adegan dramatik dalam pertunjukannya yang dimainkan oleh pemain-pemain 
yang sudah dilatih sebelumnya dengan kostum yang sederhana. Ramayana merupakan cerita pertama 
yang dibawakan dalam episode penculikan Dewi Sita. Episode ini kemudian ditambahkan dengan 
pertarungan Sugriwa melawan putra Rawana, Indrajit. Beranjut, pada tahun 1965 Konservatori 
Karawitan Indonesia (KOKAR) Denpasar menciptakan sendratari Ramayana dimana para penarinya 
menggunakan kostum sesuai dengan penokohannya. Tahun 1969 ketika KOKAR Denpasar kembali 
ke Singapadu kreativitas besar para siswanya melakukan perubahan besar dalam pertunjukan Cak 
dan mampu menginspirasi masyara-kat secara luas (Bandem dkk., 2004:34). Keberadaan sendratari 
ini, memberikan dampak besar pada laju perkembangan kesenian Cak saat itu. Format pertunjukan 
sendratari Ramayana, menginsirasi seniman-seniman Bali untuk mentranformasikannya kedalam 
pertunjukan Kecak, baik secara musikalnya maupun tata kostum tari yang digunakannya. Perubahan 
besar pun terjadi pada struktur sajian Kecak. Cerita Ramayana dibawakan secara lengkap dalam versi 
Kecak dengan musik vokal yang dikembangkan lagi dengan kreativitas senimannya. Tokoh-tokoh 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

   
 479 

penari Kecak yang sebelumnya berpakaian sederhana, telah mulai menggunakan konstum Tari yang 
ada pada sendratari Ramayana. 

Kecak sebagai sebuah seni pertunjukan yang memiliki daya tarik kuat secara lokal maupun 
global. Kecak dikenal sebagai seni pertunjukan yang unik menggunakan vokal sebagai pola vokal 
ritmis musikalnya yang dihasilkan oleh puluhan hingga ratusan penari laki-laki. Dalam 
perkembangannya, Kecak tidak hanya diposisikan sebagai seni pertunjukan ritual, tetapi juga sebagai 
tontonan estetis yang monumental dan representatif terhadap identitas budaya Bali. Fenomena ini 
menimbulkan pertanyaan akademik mengenai bagaimana Kecak dapat dipahami sebagai seni 
pertunjukan monumental serta bagaimana peranannya dalam merepresentasikan identitas budaya 
Bali. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji Kecak dari perspektif seni pertunjukan dan 
antropologi budaya guna memahami makna monumentalitas dan representasi identitas yang 
terkandung di dalamnya. 
2. METODE 

Sebagai  bentuk perkembangan  penyajian  seni  pertujukan  dalam  kemasan  baru, kesenian   
kecak   diinovasi   sesuai   ide   kreatif   sang   senimannya   sebagai   produk kreatif  dari  industri  
kreatif  guna  menarik  wisatawan  dalam  bentuk  kecak  air. Pendekatan   teori   yang   digunakan   
menganalisis   penelitian   ini   adalah   teori komodifikasi,  Fairclough   (1995)   yang   mengasumsikan   
kapitalisme   memiliki kemampuan     mengubah     objek,     kualitas,     dan     tanda     menjadi     
komoditas. Komodifikasi   dapat   melahirkan   budaya   massa,   masyarakat   konsumen,   atau 
masyarakat    komoditas (Ruastiti, 2009:56).   

Difusi kebudayaan dimaknai sebagai persebaran budaya karena terjadinya migrasi suatu 
kelompok masyarakat yang berpindah dari satu tempat ke tempat yang lain hingga masyarakat 
tersebut menetap di wilayah tersebut. Perpindahan tersebut akan mempengaruhui dari masyarakatnya 
khususnya pada system kebudayaannya. Keadaan ini menjadikan sistem kebudayaan menjadi 
kompleks dan multikultural. (Koentjaraningrat, K., 1990:244), menyatakan bahwa difusi adalah 
proses penyebaran unsur-unsur kebudayaan (ide-ide, keyakian, hasil-hasil kebudayaan, dan 
sebagainya) dari individu satu kepada individu lain, dari satu golongan ke golongan lain dalam suatu 
masyarakat atau dari masyarakat ke masyarakat lainnya. Artinya penyebaran disertai dengan proses 
menyatuan antara sosial budaya masyarakat asli dari wilayah tersebut dengan sosial budaya 
masyarakat lainnya dari wilayah yang berbeda (Haria Nanda Pratama, 2022:4). Semiotika Charles 
Sanders Peirce yang mengklasifikasikan tanda berdasarkan hubungannya dengan objek menjadi ikon, 
indeks, dan simbol (1931–1958) dalam (Oktaviani dkk., 2022:294) digunakan untuk mengkaji Kecak 
sebagai Icon kesenian Bali. Metode yang digunakan dalam penulisan ini mempergunakan jenis 
penelitian deskriptif kualitatif dan wawancara. Jenis data dalam penelitian kualitatif adalah data atau 
keterangan yang benar dan nyata yang menunjukkan keadaan atau sifat dari sesuatu. Data kualitatif 
juga dapat diartikan data yang berbentuk kata-kata yang diperoleh melalui wawancara, analisis 
dokumen, diskusi, dan observasi.  Tidak jauh berbeda menurut (Sugiyono, 1992:45), jenis penelitian 
kualitatif juga merupakan penelitian yang menghasilkan data atau keterangan yang dapat 
mendeskripsikan realisasi dan peristiwa-peristiwa yang terkait dalam kehidupan masyarakat. Peneliti 
dalam penelitian ini mengumpulkan data kualitatif yang bersumber dari informan dan data lapangan, 
melalui:   

a. Metode Observasi  
Metode observasi dalam penelitian ini dilakukan dengan melakukan pengamatan langsung terkait 

kesenian Kecak di Bali. Obsrvasi lapangan melihat secara langsung pertunjukan Kecak di berbagai 
tempat di Bali. Kebetulan juga penulis adalah salah satu kelompok yang hingga saat ini telah 
menciptakan berbagai pertunjukan cak untuk komodity pariwisata di Bali. 

b. Metode Wawancara 
Melalui metode ini, peneliti menggali segala informasi melalui wawancara dengan tokoh-tokoh 

Kecak di Bali, seperti: I Ketut Rina dari Gianyar, I Wayan Sandiyasa dari Badung, I Wayan Sutapa 
dari Bangli, dan tokoh-tokoh yang terlibat langsung dalam pertunjukan Kecak di Bali. 

b. Dokumentasi 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

 

480 

Dengan metode dokumentasi ini, peneliti menggali informasi terkait dengan rekaman-rekaman 
dalam bentuk audio visual, digunakan sebagai penguat data yang diperoleh. Rekaman ini merupakan 
hasil pagelaran-pagelaran Kecak yang direkam. Dokumentasi melalui foto digunakan sebagai 
penguat data lapangan. 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep monumentalitas dalam seni pertunjukan merujuk pada skala, intensitas, dan kekuatan 
simbolik yang dihasilkan oleh sebuah pertunjukan. Menurut (Schechner, 2017:225), seni pertunjukan 
tidak hanya dipahami sebagai peristiwa estetis, tetapi juga sebagai praktik budaya yang memuat nilai 
sosial dan simbolik. Monumentalitas muncul ketika sebuah pertunjukan mampu menciptakan 
pengalaman kolektif yang kuat dan berkesan bagi pelaku maupun penonton.  

Identitas budaya dipahami sebagai konstruksi sosial yang bersifat dinamis dan terus mengalami 
negosiasi. (Stuart Hall (1990) dalam Alexander, 2014:116)) menegaskan bahwa identitas budaya 
bukanlah sesuatu yang statis, melainkan proses yang terus dibentuk melalui representasi dan praktik 
budaya. Dalam konteks kesenian Bali, seni pertunjukan menjadi salah satu medium penting dalam 
merepresentasikan dan mereproduksi identitas budaya masyarakatnya. Kecak menjadi contoh 
bagaimana tradisi lokal bertransformasi menjadi simbol budaya yang diterima secara global tanpa 
sepenuhnya kehilangan akar tradisionalnya 
3.1 Kecak Seni Pertunjukan Monumental 

Istilah monumental secara etimologi penting menjadi dasar dalam pembahasan monumental. 
Secara etimologi monumental berasal dari kata monumental/mo·nu·men·tal/ /monuméntal/ a bersifat 
menimbulkan kesan peringatan pada sesuatu yang agung ((Pencarian - KBBI VI Daring, t.t.). 
Monumental berasal dari kata monument; sesuatu yang dibangun untuk menghargai jasa seseorang, 
karya seseorang, untuk memperingati perayaan sesuatu yang besar telah terjadi. Dalam karya seni, 
karya yang bermutu tinggi, dan luar biasa. Kata monumental dianalogi sebagai simbul yang memiliki 
kekuatan.  

Di dalam sejarah seni di Dunia Barat ada sesungguhnya aliran monumental lahir pada jaman 
Renesans abad ke 14-17 yang disebut sebagai abad kebangkitan Seni Rupa (Monumentalism). 
Munculnya seni didominir oleh keberadaan gereja, pastur, dan keturunan gereja. Tokoh seniman 
monumental pada jaman itu salah satunya Leonardo Davinci dengan lukisannya Monalisa yang ada 
di Paris, Prancis. Setelah abad ke-14, terjadi perkembangan seni yang terlahir dari individu-individu 
yang menginginkan sesuatu perubahan dan kebaruan dari seni.  

Seni monumental mengandung nilai sebagai seni yang mempunyai “magnet” daya tarik 
tersendiri” mengundang atusias masyarakat untuk berbondong-bondong menyaksikan pertunjukan 
seni itu. Ketika berkunjung ke suatu daerah, mereka mempunyai keinginan untuk menyaksikan 
pertunjukan seni yang monumental. Kekuatan seni yang ada dalam pertunjukan yang memicu orang 
untuk menyaksikan secara mendalam dari apa yang ditampilkan tersebut (seni yang monumental).  
Kriteria seni yang monumental mengandung arti, dari kelahirannya dapat hidup dan berkembang, 
tumbuh dari generasi ke generasi dan selalu memiliki daya tarik tersendiri serta mengundang 
kekaguman. Seni tersebut memiliki kesejarahan dan miliki peran penting terhadap kemajuan 
peradaban seni. Seni itu menjadi icon. Seni Bali memiliki kelengkapan sebagai seni monumental yang 
mengandung nilai kelengkapan elemen-elemen seni. Seni Bali memiliki nilai estetika, harmonis dari 
berbagai unsur, kesesuaian bentuk, nilai, dan makna, juga dari unsur harmoni dalam kehidupan 
masyarakatnya. Mechele Anjelo tokoh pematung yang dikenal dengan karya patung Monumental. 
Patung Dakonta yang ada di Trunyan, Bali sebagai lambang Lingga dan Yoni juga merupakan karya 
seni yang monumental.  Katagori seni yang dapat disebut seni monumental yakni besar, memiliki 
kwalitas yang tinggi, memiliki isi (makna) sesuai teks dan konteksnya. Tidak semua karya seni yang 
besar itu dapat dikatakan sebagai seni monumental. Didalamnya harus terdapat pesan makna dan 
memilki kwalitas tinggi.  

Seni yang monumental memiliki nilai kesejarahan, memiliki kewibawaan, melalui beberapa 
proses hingga mampu diterima dan berkembang dalam setiap jaman (abadi). Monumental 
mengandung unsur originalitas, karya yang berbeda dengan karya-karya lainnya. Kriteria seni 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

   
 481 

pertunjukan seni monumental antara lain; a. Berwibawa, b. Inovatif berkaitan dengan kreatifitas, 
mampu diterima oleh masyarakat, c.  Ada rentang sejarah atau waktu. Karya seni diuji oleh waktu, d. 
Novelty, e. Ada Pengembangan, f. Maaf untuk kesejahteraan dan kedamaian (wawancara dengan 
Prof. Bandem, 3 Desember 2024). Monumentalitas Kecak tampak pada struktur pertunjukannya yang 
melibatkan puluhan hingga ratusan penari dalam formasi melingkar. Pola vokal “cak-cak-cak” yang 
repetitif menciptakan kekuatan musikal yang masif dan hipnotik. Absennya instrumen musik justru 
memperkuat karakter khas Kecak sebagai seni pertunjukan vokal kolektif. 
3.2 Perkembangan Kecak Menjadi Pertunjukan Baru 

Kecak menampilkan kolektivitas sebagai nilai utama. Setiap individu penari menjadi bagian dari 
kesatuan yang lebih besar. Hal ini mencerminkan filosofi sosial masyarakat Bali yang menekankan 
harmoni, kebersamaan, dan keseimbangan. Monumentalisme Pertunjukan Kecak Melahirkan Karya 
Baru, diantaranya:  

a). Body Tjak. 
Bentuk pertunjukan Kecak telah mampu dikembangkan oleh I Wayan Dibia bekerja sama dengan 

seniman dari San Fransisco, California bernama Keith Terry yang melahirkan garapan baru “Body 
Tjak” sebuah karya eksperimental memadukan antara Cak dari Bali dan “body music” dari Amerika. 
Kolaborasi dua elemen seni ini merupakan sebuah upaya mengembangkan bentuk penyajian kesenian 
Cak yang diharapkan hadir memberikan warna baru. Konsep body music dimasukan guna menambah 
bentuk pola garap musical mendukung vokal Cak yang dimainkan. Eksperimen karya ini telah 
dimulai oleh I Wayan Dibia sejak tahun 1982 ketika ia belajar tari modern (Martha Graham) di New 
York (Amerika Serikat) dan mengikuti sejumlah workshop di San Francisco (Dibia, 2017:113). Body 
music kaya dengan gerak-gerak ritmis dan elemen musical lainnya.  

b). Kecak Elektrik. 
Kesenian Kecak yang terlahir dari ritus Shang Hyang telah berkembang mengikuti modernisasi 

perkembangan jaman dan teknologi. Kebutuhan pasar terkait dengan pertunjukan kesenian Kecak 
yang ditontonkan dihadapan wisatawan diera digital ini, dikemas dengan penggabungan konsep 
tradisi dan digitalisasi. Music Kecak dibuat dalam bentuk digitalisasi dan pertunjukannya didisain 
lebih atraktif dalam nuansa tradisi modern. Kekuatan intuisi telah menumbuhkan daya kreatif untuk 
melahirkan sebuah karya baru yang diberi judul “Kecak Elektrik”; sebuah pertunjukan Kecak yang 
dipertunjukan untuk wisatawan bersifat seni balih-balihan (tontonan). Karya ini mencoba masukan 
ide, gagasan, dan rancangan pertunjukan lain sesuai dengan situasi stage yang ada. Tantangan untuk 
menunjukan sesuatu yang baru yang bisa memenuhi kebutuhan pertunjukan yang diinginkan oleh 
pemesan (seni pesanan pariwisata). Guna menyambut tantangan ini dan belajar dari pengalaman 
sebelumnya, timbul ide untuk mengkemas musik vocal kecak ini kedalam bentuk digitalisasi. 
Seni  pertunjukan  yang ditampilkan   oleh   masyarakat   Bali   merupakan   wujud   industri   kreatif   
dalam mengembangkan kehidupan berkesenian yang sudah dilakukan secara berkelanjutan.   Peranan   
seni   pertunjukan   dalam   membangun   industri   kreatif, mengatakan    seni    pertunjukan    
pariwisata    memiliki    kesinambungan    untuk pembangunan industri kreatif dalam bidang kesenian 
(I Nyoman Mariyana dkk., 2023: 90). Sebuah pertunjukan “Kecak Elektrik” penggabungan antara 
konsep tradisi dengan penggunaan teknologi digital music pada karya ini. Disain musical vocal cak, 
sesendoran, dan penambahan music digital menjadi satu dalam karya ini. Proses perekaman vocal 
kecak dari masing-masing pemain kecak. Kami rekam satu persatu sesuai dengan musikal yang 
digabungkan dengan rekaman suara gamelan. Secara bentuk musical, unsur-unsur musik diolah 
dengan mempertimbangkan alur cerita yang ada. Kecak ini memakai lakon kecak Ramayana dengan 
disain yang lebih singkat. Komposisi karya musik ini dibagi menjadi tiga bagian. Di bagian pertama, 
didominasi dengan permainan vocal cak dengan konsep vokal acapela; perpaduan warna suara dan 
ritme vocal cak. Vocal cak juga diambil dari aksara suci Pangider Bhuana dibalut dengan ritmis 
music digital. Bagian kedua, pengenalan tokoh-tokoh dengan ilustrasi sesendoran dan ritme vocal 
cak. Bagian ketiga, adegan peperangan antara Rahwana dan Hanoman, serta penambahan atraksi 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

 

482 

Barong dan Rangda sebagai indentitas Budaya Bali. Kesatuan atraksi kesenian tersebut terbalut dalam 
satu garapan “Kecak Elektrik” perpaduan tradisi dan modernisasi.  

 
Gambar 1. Pertunjukan “Kecak Elektrik” di Atlas Beach Fest, Canggu, Bali  

[ Sumber: Dokumentasi I Nyoman Mariyana, 2023] 
c). “KoBaGi” 
Komunitas “Badan Gila” (Kobagi) merupakan sebuah kelompok baru yang salah satunya 

mengambil Kecak sebagai sumber ciptaan. “Kobagi” ini merupakan penggabungan dua unsur budaya 
yang berbeda yakni budaya Bali-Indonesia dengan Body Music (musik barat). “Badan Gila” 
dimaksudkan sebagai kekayaan musikal yang dimiliki oleh tubuh dan kekaguman pada tubuh yang 
mampu menghasilkan keindahan sumber-sumber suara yang “membangunkan” intuisi untuk 
berkarya, hingga menyentuh hati penikmatnya. Selain itu, sebagai garap musical pada Komunitas 
“Badan Gila” ini menggali musik dari tubuh (Body Music), juga memasukan elemen kesenian Bali 
seperti dari kesenian Genjek dan Tembang. “Kobagi” dibentuk tahun 2008 oleh I Wayan Sutapa, S.Sn 
berkolaborasi dengan seniman asal Francis bernama Gerguar Jorge yang akrab disapa “Made Bagus” 
nama yang diberikan oleh teman-temannya di Bali.  

 
Gambar 2. Vokal dan Body Music Pada Karya “Kobagi”  

[Sumber: Dokumentasi I wayan Sutapa, 2008] 
d.) Kecak Perkusi. 
Kecak Perkusi adalah sebuah bentuk penyajian pertunjukan Kecak yang dikomodivikasi melalui 

sentuhan pola garap baru baik dari musikalnya, konstum, tata penyajian, dan inovasi dengan 
menggunakan ensambel musik perkusi seperti; djembe, kendang Bali, ceng-ceng, maupun Tektekan 
(alat musik kentongan dari bambu).  



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

   
 483 

 
Gambar 3. Kecak Perkusi dengan Alat Perkusi di Ayana Villas Uluwatu Bali  

[Sumber: Dokumentasi, I Nyoman Mariyana, Tahun 2018] 
e). Kecak Air.  
Kecak Air merupakan sebuah bentuk pertunjukan Cak air yang dilakukan di air terjun dengan 

judul “GanggaRam”. GanggaRam diambil dari kata gangga sebagai symbol pemujaan Dewi 
Gangga, dan kata Ram dalam bahasa Sansekerta berarti yang menyenangkan.  “GanggaRam” 
adalah pertunjukan Cak sebagai symbol pemujaan kepada Dewi Gangga yang memberikan sumber 
kehidupan dan keba-hagian kepada manusia. Penciptaan dari karya seni “GanggaRam” ini secara 
umum memberikan wawasan kepada masyarakat tentang perkembangan seni pertunjukan. Selain 
itu karya ini nantinya dapat dijadikan sebagai salah satu komuditi pariwisata daerah yang 
berdampak pada tingkat kunjungan wisata di objek wisata air terjun. Secara khusus penciptaan ini 
dapat memberikan pengalaman estetis pada mahasiswa terkait proses penciptaan karya dan 
penemuan ide-ide baru serta gagasan baru dalam berkarya seni.  

 
Gambar 4. Penyajian Karya Cak “GanggaRam” di Air Terjun Goa Gong, Plaga Eko Park  

[Sumber: Dokumentasi I Nyoman Mariyana, Tahun 2023] 
 
3.3. Kecak dan Representasi Identitas Budaya Bali 

Kecak memiliki tata kostum yang khas. Kesenian yang ditampilkan oleh pemainnya tanpa 
menggunakan baju. Hanya menggunakan kain, saput, dan selendang. Kedua, estetika pertunjukannya; 
dilihat dari struktur, dan musikalitasnya.  
Vokal sebagai focus dalam doa pemujaan Sanghyang memiliki kekuatan sebagai perantara kesucian 
hati dan pikiran dalam pemujaan. Seni sakral menyentuh rasa lebih kedalam (pikiran dan rasa), seni 
sekuler lebih keluar mengarah pada yang dilihat (visual) olah tubuh dan rasa. Keduanya memiliki 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

 

484 

kekuatan rasa dalam penyajiannya. Unsur vocal pada nyanyian ritual Sanghyang menjadi unsur utama 
pada kesenian Kecak. Namun, pada kesenian Kecak, vocalnya lebih dikembangkan seiring dengan 
intuisi dan daya kreativitas senimannya. Beranjak dari proses itu, tradisi dengan segala unsur 
pembalutnya memiliki kekuatan dan daya tarik seniman untuk melahirkan berbagai embrio 
membentuk kesenian baru dengan sedikit melepaskan dirinya dari konteks sebelumnya yang 
kemudian membentuk kesenian Kecak dengan transformasi konsep pelaksanaan ritual Shang Hyang 
dalam seni pertunjukan sekuler (provan). 
3.4 Nilai Spiritual dan Kosmologis 

Meskipun telah mengalami profanisasi, Kecak tetap mengandung nilai spiritual yang 
merefleksikan hubungan manusia dengan alam dan dunia transenden. Unsur ritual ini menjadi bagian 
dari identitas budaya Bali yang religius dan kosmologis. Kecak berfungsi sebagai simbol identitas 
kolektif masyarakat Bali. Melalui pertunjukan Kecak, nilai-nilai budaya seperti gotong royong, 
disiplin kolektif, dan keharmonisan sosial direpresentasikan secara visual dan audial. Kecak 
merupakan kesenian iconic dari Bali yang telah dikenal sebagai identitas budaya Bali. Kelahiran 
Kecak dari kesenian sakral ke sekuler melalui proses panjang hingga mempunyai bentuk baru. Sejak 
keberadaan Kecak ini hingga kini mampu diterima oleh masyarakat dan menjadi kesenian yang sangat 
diminati. Perkembangan Kecak pun semakin menggeliat seiring dengan proses kreatif senimannya. 
Teori antropologi yang didalamnya menyebutkan polygenesis “disana tumbuh disini tumbuh”. 
Kebudayaan akan selalu berkembang, akan ada tiru meniru, tumbuh dari satu karya menjadi karya-
karya baru (Meinarno dkk., 2024:35). Kesenian Kecak telah banyak memberikan inspirasi 
pengembangannya kedalam bentuk-bentuk kesenian Kecak baru. Melahirkan berbagai bentuk karya 
seni bersumber dari kesenian Kecak. Tentunya memiliki kwalitas tinggi dan mampu diminati oleh 
masyarakat. Oleh sebab itu, maka Kecak layak disebut sebagai seni monumental. 

Pertumbuhan seni dari ritual ke sekuler menjadi sebuah perjalanan terlahirnya bentuk-bentuk 
seni baru. Istilah provan disebutkan untuk penyebutan golongan seni, dilihat dari tempat dimana seni 
itu dipertunjukan, Jenis seni yang dipergelarkan itu disebut dengan seni sekuler. Masuknya sains 
dalam seni juga membentuk pertumbuhan pengembangan seni. Kesenian tradisi telah mengakar pada 
nadi orang Bali. Setiap manusia Bali, memiliki genetic seni yang tumbuh dari aktivitas adat dan ritual, 
melahirkan bentuk-bentuk kesenian. Kesenian ini terus tumbuh, hidup, dan berkembang seiring 
dengan perkembangan modernisasi hidup manusia. 

Kecak memiliki karakteristik yang termuat dalam bentuk pertunjukannya. Kesenian Kecak dapat 
dikatagorikan sebagai kesenian monumental, didalamnya terdapat tiga aspek kesenian sebagai 
penanda dilihat dari simbol, indeks, dan icon. Menurut Peirce, tanda adalah:  

“Something which stands to somebody for something in some respect or capacity.” 
(Peirce, Charles Sanders,1934:351.) 
Artinya, tanda adalah sesuatu yang mewakili sesuatu yang lain bagi seseorang. 

Ikon Kecak sebagai identitas kesenian Bali lihat berdasarkan keserupaan (resemblance), meniru 
bentuk atau sifat objeknya. Indeks dilihat berdasarkan hubungan kausal atau kedekatan nyata, tanda 
terhubung langsung secara fisik atau sebab-akibat. Simbol dapat dilihat berdasarkan konvensi sosial 
dan budaya, makna dibentuk melalui kesepakatan masyarakat. Berdasarkan teori tersebut, Kecak 
sudah dikenal oleh wisatawan dunia sebagai salah satu karya seni baru icon budaya Bali. Kostum 
yang digunakan yakni kain poleng (hitam putih) merupakan symbol kesenian Kecak yang bermakna 
sebagai symbol keseimbangan kekuatan energi semesta. Sedangkan indeks dilihat dari tanda + dari 
pamor di dada, dan tanda kecek di wajah yang diletakan di bagian tengah dan samping wajah memiliki 
nilai spiritual penyelamat dan keseimbangan hidup. 
3.5 Kecak dalam Konteks Globalisasi 

Terbentuknya kesenian Kecak telah melalui proses panjang. Kecak telah menjadi bagian penting 
dalam berkembangan kesenian Bali. Kecak telah melahirkan berbagai bentuk kesenian lain yang tetap 
mengacu pada prinsip dasar dan karakter cak itu sendiri. Seniman dengan intuisinya akan selalu 
berinovasi untuk menggali kemungkinan lain yang dapat tercipta dari Kecak ini. Bentuk kesenian 
Kecak merupakan jawaban atas munumentalisme kesenian Kecak itu sendiri. Kecak akan selalu 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

   
 485 

mengalami difusi kebudayaan, berkembang seiring dengan perkembangan gagasan, ide kreatif, dan 
perkembangan teknologi global di masa depan. Kecak telah menjadi identitas budaya Bali yang adi 
luhung,berkarater dan memiliki kekhasan tersendiri dalam penyajiannya.Dalam konteks pariwisata 
dan globalisasi, Kecak mengalami proses adaptasi tanpa kehilangan ciri khasnya. Pertunjukan Kecak 
di ruang-ruang wisata menunjukkan bagaimana identitas budaya Bali dinegosiasikan antara 
kepentingan pelestarian dan komodifikasi budaya. 
4. PENUTUP 
4.1. Kesimpulan 

Kecak adalah salah satu kesenian terpopuler di Bali sehingga Kecak pantas disebuh seni 
monumental. Dengan kebutuhan pariwisata, akan mendorong laju inovasi dan tantangan bagi seniman 
untuk mencipta. Tekat yang kuat dan kerja keras serta kontribusi kita terhadap pemajuan kesenian 
harus dimiliki oleh setiap seniman. Seniman Bali ataupun akademisi seni kedepan  perlu cermat untuk 
meneropong, menggali, dan mengkaji keberadaan seni di daerah untuk diketahui lebih mendalam 
terkait makna, filosofi, dan hal-hal lain yang harus diungkap dan diketahui bersama. Kecak telah 
berkembang dan menjadi Maha Karya yang dapat menggetarkan hati untuk mencipta dan 
menggetarkan hati penikmatnya. Kepertahanan kesenian ini adalah tanggungjawab bersama untuk 
menjaga dan mengembangkanya untuk kemajuan kesenian Bali sebagai identitas seni dan budaya 
Nusantara. Kecak merupakan seni pertunjukan monumental yang tidak hanya menonjolkan aspek 
estetika, tetapi juga memuat nilai simbolik dan identitas budaya Bali. Monumentalitas Kecak 
tercermin melalui skala pertunjukan, kekuatan kolektivitas, serta intensitas pengalaman estetis dan 
spiritual yang dihadirkannya. Sebagai representasi identitas budaya, Kecak berperan penting dalam 
menjaga kontinuitas nilai-nilai budaya Bali di tengah perubahan sosial dan globalisasi. Kajian ini 
diharapkan dapat menjadi kontribusi akademik dalam pengembangan studi seni pertunjukan dan 
budaya Bali. 
4.2. Saran 

Tradisi telah mengakar dalam setiap kehidupan masyarakat nusantara. Kearifan lokal tertanam 
dalam setiap nafas kehidupan manusia dan memberikan arti serta inspirasi untuk selaku aktif 
berkreativitas dan berinovasi. Rawatlah keragaman dan tradisi yang kita miliki sebagai landasan 
untuk bersaing di dunia global. Berakar dari tradisi, berinovasi untuk berkarakter di dunia globalisasi. 
Ucapan Terima Kasih 

Penulis mengucapkan terimakasih kepada para narasumber, tokoh-tokoh Cak di Bali yang telah 
memberikan informasi terkait kesenian Kecak. Terimakasih juga penulis sampaikan kepada Lembaga 
LP2MPP Institut Seni Indonesia Bali yang telah memberikan petunjuk dan masukan terkait penelitian 
ini. Terimakasih disampaikan kepada Kobagi, Sanggar Seni Kebo Iwa Bali yang telah memberikan 
informasi terkait berkembangan Kecak di Bali sehingga sangat relevan bagi sumber dalam penelitian 
ini. 
5. DAFTAR PUSTAKA 
Alexander, C. (2014). Stuart Hall and ‘Race.’ Routledge. 
Bandem, I. M., deBoer, F. E., Bandem, I. M. M. M., Mandra, I. N., & Mahadi, I. M. M. (2004). Kaja 

dan Kelod: Tarian Bali dalam transisi. Badan Penerbit Institut Seni Indonesia. 
Dibia, I. W. (2017). Kecak dari Ritual ke Teatrikal (Yogyakarta). Yayasan Wayan Geria. 
Haria Nanda Pratama. (2022). DIFUSI KEBUDAYAAN PADA KESENIAN TULO-TULO DI 

KOTA SABANG. Gorga : Jurnal Seni Rupa Institut Seni Budaya Indonesia Aceh, Volume 
11. https://pdfs.semanticscholar.org/d31c/3a8549f34a2344955c95b28c9b46c3f4413f.pdf 

I Nyoman Mariyana, I Made Dwi Andika Putra, & Sang Nyoman Gede Adhi Santika. (t.t.). 
“GANGGARAM”PERTUNJUKAN CAK AIR. 3, 90–99. 

Koentjaraningrat, K. (1990). Pengantar Ilmu Antrologi (Edisi Baru). PT. Penerbit Rineka Cipta. 
Meinarno, E. A., Widianto, B., & Halida, R. (2024). Manusia dalam Kebudayaan dan Masyarakat: 

Pendekatan Antropologi dan Sosiologi. Penerbit Salemba. 
Oktaviani, U. D., Susanti, Y., Tyas, D. K., Olang, Y., & Agustina, R. (2022). Analisis Makna Tanda 

Ikon, Indeks, dan Simbol Semiotika Charles Sanders Peirce pada Film 2014 Siapa di Atas 



Jurnal Citrakara, Vol. 7 No. 4, 477-486 
e-ISSN: 2807-7296  

 

486 

Presiden? Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 15(2), 293–310. 
https://doi.org/10.30651/st.v15i2.13017 

Peirce, C. S. (1934). Collected Papers of Charles Sanders Peirce. Harvard University Press. 
Peirce, Charles Sanders. (t.t.). Collected Papers of Charles Sanders Peirce. (Vol. 1–8, edited by 

Charles Hartshorne, Paul Weiss, & Arthur W. Burks, 1931–1958). Harvard University Press. 
Pencarian—KBBI VI Daring. (t.t.). Diambil 27 Juni 2025, dari https://kbbi.kemdikbud.go.id/ 
Ruastiti, N. M. (2009). Seni Pertunjukan Pariwisata Bali Kemasan Baru [Monograph]. ISI Denpasar. 

http://download.isi-dps.ac.id/download/category/13-artikel?download=1216%3Ajelajah-
kajian-budaya&start=300 

Schechner, R. (2017). Performance Studies: An Introduction. Routledge. 
Sugiyono. (1992). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta. 

 
 


